
Blickpunkt
Lateinamerika AUSGABE Y · YXWV

www.blickpunkt-lateinamerika.de

AUCH TOTE HABEN EIN GESICHT
Titel: Erinnerung an einen Völkermord

HEILSBRINGER UND WASSERFLUTEN
Umleitung des Rio São Francisco in Brasilien



„Oft eilen meine Gedanken ins ferne Feuerland zurück, wo ich eben noch 
am Lebensabend dieser urtümlichen Eingeborenen ihr gesamtes Kulturgut 
aufnehmen und für die Wissensfächer vom Menschen gewinnen konnte. 
Und wenn ich selbst, vielleicht als der letzte Feuerländer, ins Grab sinken 
werde, so habe ich mit dieser Schilderung meinen Stammesbrüdern aus 
Dankesschuld ein Denkmal aufgerichtet, das sie als vollwertige, aber auch 
als wertvolle Menschen mit Leistungen und Charakter, mit Seele und Ge-
müt ausweist. Die Zukunft wird meine Indianer nicht vergessen.“
Schlussworte von Pater Martin Gusinde aus „Urmenschen im Feuerland“ (1946)

3Denkanstoß



Urtümliche Riten p  ̀egten die Angehörigen 
vom Volk der Alakaluf. Dieser mit Knochen-
pulver weiß bemalte Mann stellt bei einer 
Männerzeremonie den Geist Yincihaua dar.

6 Titel



Links unten: 

 Monumentale 
Grabmäler auf dem 
Friedhof von Punta 
 Arenas.

Unten: Denkmal 
des „Unbekannten 
Indio“.

Auch Tote 
haben ein Gesicht
ERINNERUNG AN EINEN VÖLKERMORD
TEXT UND FOTOS: MARCEL BAUER, HISTORISCHE FOTOS: ANTHROPOS INSTITUT SANKT AUGUSTIN

Wer einmal nach Punta Arenas, ans äußerste Ende Lateinamerikas, gelangt, sollte es nicht versäumen, den 

städtischen Friedhof zu besuchen. Kenner zählen ihn zu den schönsten der Welt. Hinter einem mächtigen 

Portal, das Sara Braun, die Tochter eines schwerreichen Handelsbarons 1918 stiftete, D nden sich üppige Mau-

soleen im Gründerstil mit bronzenen Engeln, schmiedeeisernen Gittern und italienischem Marmor. Daneben 

sind in tausenden Gräbern einfache Kolonisten, kroatische Goldsucher, schottische Schafzüchter und deutsche 

Seeleute bestattet.

Zu den bemerkenswerten Grabmälern gehören zwei, 

von denen eins den Größenwahn und die Grausam-

keit der Großgrundbesitzer, das andere die Tragik 

der Ureinwohner Patagoniens symbolisieren: Die 

letzte Ruhestätte der Familie Braun Menéndez ist ein 

Mausoleum in Form eines orthodoxen Klosters mit 

einer goldenen Kuppel. Es erinnert an die russische 

Herkunft der Familie. Das andere gedenkt eines 

unbekannten indigenen Jungen (El Indio Desco-

nocido), der sterbend vor dem Portal des Friedhofs 

aufgefunden wurde und dem als einzigem Vertreter 

seines Volkes eine Grabstätte im örtlichen Friedhof 

zugebilligt wurde. Da dem „Indio“ bald wundersame 

Kräfte zugeschrieben wurden, legen viele Einwohner 

von Punta Arenas bis heute dort Blumengebinde ab 

oder sie lassen Votivtafeln rund um die Bronzestatue 

anbringen, die man ihm zu Ehren errichtet hat: eine 

späte Reue für ein beispielloses Verbrechen an einem 

Naturvolk.

„Feuerland“ ist der mythische Name einer Insel am 

Ende der Welt. Als der Weltumsegler Ferdinand Ma-

gellan 1520 vor dem südlichsten Zipfel Lateinamerikas 

aua reuzte, erblickte er an der gegenüberliegenden 

Küste viele Lagerfeuer, was ihn dazu bewog, der Insel 

diesen Namen zu geben. An der Wasserstraße, die 

Magellans Namen trägt, liegt die Stadt Punta Arenas. 

Der Name bedeutet so viel wie „sandige Spitze“, eine 

Bezeichnung aus alten englischen Seekarten. 

Diente die Stadt zunächst nur als Militärposten und 

Straa olonie, so stellte sich ihre Lage an der Magellan-

straße als günstiger Standort für einen Transithafen 

heraus. Denn bis zur Eröe nung des Panamakanals 

im Jahre 1914 mussten sämtliche Schie e, welche die 

Westseite Amerikas zum Ziel hatten, diese Wasser-

straße nehmen. Das waren einerseits Handelsschie e, 

andererseits Passagierschie e, mit denen auch Aus-

wanderer und Glücksritter ins Land kamen.

7



Für die indigenen Völker sollte die An-

kunft des weißen Mannes den Unter-

gang bedeuten. Als sich im Zuge der 

Jagd auf Robben und Wald sche und des 

Handels mit Tierfellen immer mehr 

Europäer auf  Feuerland niederließen, 

brachen blutige Fehden mit den indige-

nen Völkern aus. Ursprünglich lebten 

vier verschiedene Völker in diesem 

Wetterwinkel der Welt: Seenomaden 

der Ethnien Alakaluf und Yámana und 

Landnomaden der Ethnien Selk’nam 

und Haush. Ihre Zahl dürfte um die 

12.000 betragen haben. Die Selk’nam-

Indigenen waren hochgewachsen und 

muskulös. Die Männer überragten mit 

ihren 1,80 m die meisten Europäer, 

die damals um zehn bis 20 Zentimeter 

kleiner waren als heute. 

Im Gegensatz zu den Yámana-Seenoma-

den, die sich auf die hohe See hinaus-

wagten, um mit ihren Harpunen und 

Speeren Robben und Walen nachzu-

stellen, streiften die Onas auf der Suche 

nach Guanakos und kleinen Nagern mit 

mannshohen Bogen durch die Savanne. 

Während die Frauen der Onas in den 

Wäldern nach Beeren und Pilzen such-

ten, sammelten die Yámana-Frauen an 

den Stränden Muscheln und Krebse. Die 

Frauen hatten dafür zu sorgen, dass das 

Herdfeuer der Familie niemals erlosch, 

weil das den sicheren Tod einer ganzen 

Sippe bedeutet hätte.

Die Onas hatten Feuerland in 39 Reviere 

unterteilt, die sie streng bewachten. 

Über Generationen bewegte sich eine 

Sippe nur innerhalb der vereinbarten Parzelle. Mit der Ankunft der 

weißen Trapper und Fallensteller erwuchs den ursprünglichen Jä-

gern eine tödliche Konkurrenz: In Ermangelung an Bibern oder Bären 

hatten es die Pelzhändler auf Guanakos abgesehen, die wichtigste 

Nahrungsquelle der Indigenen. Die kleinwüchsigen Lamas lieferten 

nicht nur Fleisch und Wolle, sondern auch die für das Überleben in 

polarer Kälte notwendigen Häute und Felle. 

ZUM ABSCHUSS FREIGEGEBEN

Als um 1850 schottische Siedler auf der „Isla Grande“ landeten und 

die ausgedehnten Grasf ächen für die Schafzucht nutzten, folgten ih-

nen bald Einwanderer aus Argentinien, Chile und Europa. Nach der 

Ausrottung der Lamas sahen die Selk’nam in den Schafen der Siedler 

„weiße Guanakos“, die sie emsig bejagten, was zu Konf ikten mit den 

Farmern führte. Die Schafzüchter betrachteten die Indigenen als räu-

berische Tiere, denen sie genauso nachstellten wie den heimischen 

Leoparden. Auf den Kopf jedes getöteten Indigenen wurde eine 

Prämie von einem Pfund Sterling ausgesetzt. Die Indigenen wurden 

förmlich zum Abschuss freigegeben.

Auf die „pastores“, die Hirten, folgten die „mineros“, die Bergleute. 

Der 1883 einsetzende Goldrausch lockte bis zum Ausbruch des Welt-

krieges tausende Abenteurer nach Patagonien, was zu einer zuneh-

menden Verdrängung der indigenen Urbevölkerung führte. Schließ-

Rechts: Bei der Hain-Zeremonie, einem 
Initiationsritus der jungen Männer,  tanzen 
die Selk‘nam, um den Regen zu vertreiben 

und die Sonne herbei zuzaubern.

Unten: Rosa Kauxia, Ehefrau des Selk’nam-
Schamanen Ventura Tenenesk, 1923.

8 Titel



lich besorgten eingeschleppte Krankheiten die fast vollkommene 

Ausrottung der Urvölker. 

Sowohl Chile wie Argentinien, die miteinander um die strategische 

Kontrolle Feuerlands und des Beagle-Kanals stritten, betrieben eine 

systematische Ausrottung der Ureinwohner. Eine todbringende 

Rolle spielte ein gewisser Julio Popper, der 1891 einen Postdienst im 

argentinischen Ushuaia gründete. Um sich die „menschenleeren“ 

Ländereien anzueignen, ließ er die Indigenen von seinen Gauchos 

auf brutale und sadistische Weise ermorden. Den männlichen Op-

fern wurden die Ohren, den weiblichen die Brüste abgetrennt und 

als Trophäen eingesammelt. Auch die vom späteren argentinischen 

Präsidenten Julio Roca propagierte „Wüsteneroberung“ wirkte sich 

verheerend für die Ureinwohner aus.

JAHRMARKTSATTRAKTION

Als Vorwand und Rechtfertigung für den beispiellosen Genozid dien-

te unter anderem das Urteil von Charles Darwin über die indigenen 

Völker. Darwin, der 1834 mit dem Forschungsschie  „Beagle“ Kap 

Hoorn umsegelte, beschrieb die Feuerländer als „leibhaftige Ae en-

menschen … die verächtlichsten und elendesten Geschöpfe, die ich 

jemals angetroe en habe“. Seitdem sahen sich die Ureinwohner auf 

ein „wissenschaftliches Interesse“ reduziert: Das Anthropologische 

Museum in London bezahlte acht Pfund Sterling für den Kopf eines 

Feuerländers. Dies führte zu regelrechten Killerkommandos, die Jagd 

auf die Indigenen machten. Verein-

zelt wurden diese auch wie wilde Tiere 

eingefangen, um sie auf europäischen 

Jahrmärkten als Attraktionen auszustel-

len – so wie die Onas, die 1889 auf der 

Pariser Weltausstellung in ihren dicken 

Pelzen einem staunenden Publikum 

vorgeführt wurden. 

Die heutigen Besucher der „Villa Braun“ 

in der Innenstadt von Punta Arenas, die 

die Marmorkamine, Kristallleuchter 

und französischen Tapisserien be-

wundern, die per Schie  von Europa ans 

Ende der Welt geschae t wurden, fragen 

nicht danach, worauf der märchenhafte 

Reichtum au  ̀ aute. Während in Patago-

nien beiderseits der argentinisch-chile-

nischen Grenze skrupellose Schafs- und 

Handelsbarone wie die Familie Braun 

und die Familie Menéndez und ruch-

lose Abenteurer wie Popper und Roca 

heute noch als „Pioniere“ und sogar 

„Wohltäter“ gelten, ist die Erinnerung 

an die Ureinwohner fast erloschen – 

wären da nicht die Zeitzeugnisse von 

einigen Missionaren, die sich als un-

bestechliche Chronisten erwiesen.

Die christlichen Missionare kamen mit 

den europäischen Siedlern: Als Erste 

kamen um 1850 die Anglikaner, die auf 

den Falkland-Inseln bereits einen fes-

ten Stützpunkt unterhielten. Es sollte 

40 Jahre dauern, bis in ihrem Gefolge 

katholische Missionare auftauchten: 

deutsche und österreichische Steyler 

Patres und italienische Salesianer Don 

Boscos. Sie kamen in der Absicht, die 

Indigenen zu evangelisieren, aber 

„... leibhaftige AN enmenschen … 
die  verächtlichsten und elendesten 
 Geschöpfe, die ich jemals angetroN en 
habe.“ Charles Darwin

Oben: Vorführung 

einer Gruppe Ona-
Indigener bei der 
Weltausstellung in 
Paris 1889.

Links: Selk’nam-
Mädchen mit 

seinem kleinen 
Bruder.

9



angesichts der Gräuel, die die Siedler 

unter den Ureinwohnern anrichteten, 

bemühten sie sich, diese vor Verfolgung 

und Völkermord zu schützen, indem sie 

sie – ähnlich wie es seinerzeit die Jesui-

ten in ihren Reduktionen vorgemacht 

hatten – um ihre Missionsstationen 

ansiedelten.

Zu den ersten zehn Missionaren, die 

der Ordensgründer Giovanni Don 

Bosco 1875 nach Argentinien entsand-

te, gehörte sein Landsmann Giovanni 

Cagliero. Dieser gründete im nörd-

lichen Patagonien eine Mission, zwei 

Bildungsinstitute und ein meteoro-

logisches Observatorium. 1886 stieß er 

mit einer kleinen Expedition bis nach 

Feuerland vor. In der Hoe nung, die 

Indigenen behutsam in die moderne 

Welt zu integrieren, gründete er dort 

vier Missionsstationen. Bald genoss er 

hohes Ansehen bei den Indigenen, die 

ihm den Ehrentitel „el capitán bueno“ 

verliehen. 1893 gründete er in Punta 

Arenas in Sichtweite des städtischen 

Friedhofs ein Museum, das der Ge-

schichte, der Ökologie und Anthropo-

logie der Region Magallanes y de la 

Antártica gewidmet ist. Besser als das 

bombastische Denkmal des portugiesi-

schen Entdeckers Magellan, zu dessen 

Füßen ein gefangener Indigener kauert, 

hält es die Erinnerung an die ermor-

deten Ureinwohner wach. Die Ausstel-

lung zeigt das Leben und Leiden dieser 

ursprünglichen Kulturen mit Achtung 

und Wertschätzung. In mehreren gro-

ßen Sälen sind Bilder vom Leben und 

Sterben der Ona-Indigenen ausgestellt. 

Die Bildbestände des Museums sind 

dem Salesianerpater Alberto de Agostini 

zu verdanken. Alberto de Agostini (1883 

– 1960) war Bergsteiger, Forscher, Geo-

graf, Ethnograf, Fotograf und Missionar. 

1883 in Polone im Piemont geboren, leb-

te er seit 1910 in Feuerland. Als junger 

Missionar leitete er mehrere Expedi-

tionen und war der Bezwinger einiger 

Gipfel und Gletscher, die nach ihm 

benannt wurden. In 22 Büchern und 

Schriftwerken, in zahllosen Fotograd en 

und in einem einzigen Dokumentar-

d lm leben die Feuerlandvölker fort: ihre Kultur, ihre Sprache, ihre 

Religion, ihre Vorstellungen vom Diesseits und Jenseits, ihr Stolz, ihr 

Erd ndungsgeist und ihre Liebenswürdigkeit. 

GESCHÖPFE GOTTES UND UNSERE BRÜDER

Neben de Agostini hat sich der Steyler Ordensmann Martin Gusinde 

aus Österreich (1886-1969) um das Andenken der Feuerlandvölker 

verdient gemacht. Während P. Gusinde als studierter Ethnologe ein 

geradezu idyllisches Bild der Indigenen und ihrer Sitten und Gebräu-

che zeichnete, war de Agostini in seinem Urteil eher reserviert. Wäh-

rend Gusinde ohne jede Scheu die Fruchtbarkeits- und Initiations-

riten der Onas dokumentierte, brachte de Agostini ursprünglich für 

die religiösen Rituale und mythischen Vorstellungen der indigenen 

Völker kein Verständnis auf. Erst mit der Zeit dämmerte ihm, dass 

„diese Wilden – mögen sie auch noch so erbärmlich und unwissend 

sein – Geschöpfe Gottes und als solche unsere Brüder sind“. 

Durch den ständigen Umgang mit den Indigenen wuchs seine 

Hochachtung für eine Kultur, die seit Tausenden von Jahren in einer 

feindseligen Natur überlebt hatte. Alberto de Agostini und Martin 

Gusinde gaben den Indigenen einen Namen und ein Gesicht: Durch 

sie wurden die Jäger Pahchick, Yonolpe und Hala mit ihren Frauen 

und Kindern, der Fischer Ishtohn mit seiner Frau Te-al, der halb-

wüchsige Covadonga und sein kleiner Bruder unsterblich. Mit der 

Hilfe von Joon Paciek, einem leibhaftigen Hünen, zeichnete de 

Agostini das freie Leben der Onas im Film auf, bevor es für immer 

verschwand.

Den beiden Missionaren ist es zu verdanken, dass die Erinnerung an 

ein ausgerottetes Volk nicht nur in Zahlen, sondern auch in Bildern 

lebendig bleibt. Damit bewahren Menschen über den Tod hinaus ihre 

Würde. Auch wenn sie letztlich den Völkermord nicht verhindern 

konnten, haben sie diesen freundlichen und friedlichen Menschen 

ein Mahnmal geschae en, damit sich hoe entlich anderweitig eine 

Schandtat wie der Völkermord an den Selk’nam und Yámanas nicht 

wiederholt.

Rechts: Pater Mar-
tin Gusinde (Mitte) 
mit den Yámana 
Chris Dunich (links) 

und Juan Calderón 
(rechts), 1922.

10 Titel



Nachtrag: Nach dem Untergang der indige-

nen Völker  Patagoniens sind die Salesianer 

Don Boscos ihrer Mission, den Unterdrück-

ten und Benachteiligten beizustehen, treu 

geblieben. In Punta Arenas unterhalten sie 

vier große Bildungseinrichtungen für be-

nachteiligte Kinder und Jugendliche, je ein 

Gymnasium und eine technische Schule 

für Jungen und für Mädchen.

Die maskierten Männer der 
Selk’nam erschienen vor 

ihren Frauen und Kindern 
als verschiedenartige Geis-
ter,  bemalt mit spezi  ̂schen 
 Mustern und Farben. 

11


